
Darom, Revista de Estudios Judíos  
eISSN 2659-8272 

 Depósito Legal: GR 1093 2019 

Número 7. Vol. 1. 2025 

 institutodarom@gmail.com 

Granada. España  

Para citar este artículo – To cite this paper.  

Klein A. (2025), El estado actual de los estudios bíblicos: prejuicios, confusión y 

antisemitismo. Darom, Revista de Estudios Judíos, 7 Vol. 1: 71-93. 

 

 

 

ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS: 

PREJUICIOS, CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

Current state of biblical studies 

Prejudice, confusion and antisemitism 

 

ALEJANDRO KLEIN• 

Universidad de Guanajuato, Universidade Federal do Rio de Janeiro 
alejandroklein@hotmail.com 

 

“Nunca me senté en la reunión de los que ríen.  

Bajo la presión de tu mano me senté solo;  

pues me has llenado de ira”  

(Jeremías 15, 17). 
 

ORCID iD: 0000-0001-8216-345X  
Recibido 18/04/2025 Revisado 26/06/20205Aceptado 23/12/2025 Publicado 28/12/2025 

Resumen: Este trabajo se propone contribuir al debate sobre el curso que han tenido los 

estudios bíblicos, desde la propuesta de Wellhausen hasta años recientes. De esta manera y 

de una manera lo más rigurosa posible se presentan las propuestas de los principales 

exégetas, tanto como sus olvidos y limitaciones. Con muy pocas excepciones, se intenta 

demostrar que existen ciertas líneas de consenso en estos autores que más que favorecer los 

estudios bíblicos, los han empobrecido. Uno de estos consensos refiere a la progresiva 

datación tardía de las fuentes, lo que demuestra cierta dificultad en legitimar cualquier 

antecedencia hebrea-primitiva al relato bíblico, insistiéndose cada vez más en resaltar el 

papel aparentemente estructurador de la vuelta del exilio babilónico, como marcación 

determinante, lo que terminar por confundir y estancar aún más los estudios bíblicos. 

 

Abstract: This paper looks for to contribute to the debate about the course of biblical 

studies, from Wellhausen's proposal to recent years. In this way, and in the most rigorous 

manner possible, the proposals of the leading exegetes are presented, as well as their 

omissions and limitations. With very few exceptions, it attempts to demonstrate that there 

are certain lines of consensus among these authors that, rather than favouring biblical 

 
• © 2025 Instituto Darom de Estudios Hebreos y Judíos. 

https://www.revistadarom.es/index.php/Darom
mailto:institutodarom@gmail.com
mailto:alejandroklein@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8216-345X


ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

72 

studies, have actually impoverished them. One of these consensuses refers to the 

progressively late dating of the sources, which demonstrates a certain difficulty in 

legitimizing any early Hebrew antecedents to the biblical account, with an increasing 

emphasis on highlighting the apparently structuring role of the return from the Babylonian 

exile as a determining factor, which ultimately confuses and further impedes biblical 

 

Palabras clave: Exégesis; Biblia; Hebreo; Judío; Antisemitismo. 

Keywords: Exegesis; Bible; Hebrew; Jewish; Antisemitism. 

  



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

73 

Introducción 

A partir de la obra de Wellhausen (1844-1918) se sistematiza una teoría 

basada en cuatro fuentes intervinientes en la composición del Pentateuco. 

Se ha indicado que en este autor influyeron tendencias filosóficas 

románticas (Hegel, y su sistema dialéctico especialmente), a partir de lo 

cual se introduce cierta idea de una etapa primera de fuentes independientes 

donde lo antiguo es lo ideal, y lo “puro” en sí (tal vez también retomando 

la dicotomía luterana entre “evangelio” y “ley”), y una segunda etapa de 

reunificación de estas fuentes, reunificación que intenta dar cuenta de una 

“ley” homogeneizada1. Parece ser claro además que hay aquí una influencia 

de la unificación de Alemania prusiana, precedida por una pluralidad de 

Estados dispersos2. 

Así, Wellhausen indica que el periodo de la religión natural corresponde 

a la monarquía (estratos J y E), que sufre luego el impacto de la reforma y 

la ley deuteronómica, núcleo de este libro, y finalmente, la etapa del retorno 

del exilio y reconstrucción del templo, nacimiento del judaísmo formulado 

por la corriente P. Con este enfoque Wellhausen entiende que en el 

Pentateuco se pueden distinguir cuatro fuentes con las siglas 

correspondientes: J, E, D y P. La fuente J surgió en el sur, reino de Judá, en 

el s. IX a.e.c., la E en el norte durante el s. VIII a.e.c., la D en la reforma de 

Josías, y sus aplicaciones, en el s. VII a.e.c., y, finalmente, el P en el s. VI 

a.e.c., que encuadró materiales antiguos. Será en la época postexílica con 

Esdras, cuando se confecciona el Pentateuco en el s. V. Conviene recordar 

que este autor incluye en su propuesta también al libro de Josué3. 

Las ideas de Wellhausen fueron entusiastamente recibidas y se 

convirtieron casi en un dogma. Los autores estiman que la vigencia de 

Wellhausen radica en la diferencia que se establece entre lo “hebreo” y lo 

“judío” 4 . Lo “hebreo” remite a lo antiguo, a una era casi mítica, una 

antigüedad donde se entiende que había “naturalidad” y “frescor”. Por el 

contrario, lo “judaíta” remite a una esclerotización, una rigidez producto de 

lo jerosolimitano sacerdotal, en definitiva: una distorsión grave y 

supersticiosa de un primer Israel libre y “espontáneo”. Las conclusiones 

 
1 Ska, 2017. 
2 Álvarez Barredo, 2019. 
3 Wellhausen, 2008. 
4 Sicre Díaz, 1996. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

74 

implícitas no dejan de llamar la atención, pues de esta manera lo “judaíta” 

no surge de lo “hebraico”, por el contrario, es un injerto “antinatural”, un 

efecto distorsionante y restrictivo de la “espontaneidad” hebraica 

primigenia, ahora dominada por el temor a un Dios Yahvé que genera 

pánico y, por ende, dogmas supersticiosos56. 

Los autores posteriores discutirán ardorosamente en relación a las 

fechas, pero nada en relación al contenido ideológico de las tesis que 

sustenta. Agreguemos por el momento que no se entiende bien por qué la 

existencia de “fuentes” sería contradictoria con la existencia de grandes 

conjuntos de relatos independientes7. El problema es también, asimismo, 
semántico: se le llama “documentos” o “documental”, a lo que no eran sino 

relatos (o tal vez breves epopeyas) que buscaban legitimar la progresiva 

hegemonía de clanes hebreos en Canaán o la legitimidad religiosa de 

santuarios que competían entre sí, con la subsiguiente rivalidad del Dios de 

Israel con las deidades cananeas y mediterráneas8. 

Hay que indicar que en esta etapa inicial (si así se le puede denominar), 

el fondo de cuestión fundamental no es Jerusalén, sino Canaán y sus 

deidades. Sabemos de esta manera, por información arqueológica, que los 

clanes hebreos nunca tuvieron un plan de “conquista” propiamente dicho, 

ya que inicialmente los clanes hebreos eran, en su origen, variaciones de 

clanes cananeos (quizás con excepción de las tribus de Manases y Efraím 

relacionadas originalmente a Madián)9. Es desde David que los clanes 

hebreos se expanden y dominan, generando con retroactividad el relato de 

la “anfictionía”, a la que sorprendentemente Noth10, da crédito de una forma 

realmente ingenua11. 

Este relato de la anfictionía se modula en relación a un “pacto” que 

redobla el “pacto” de la conquista y el “pacto” a su vez con la Deidad. Por 

ello, más que hablar de “documentos”, sería más prudente indicar grandes 

tendencias temáticas o epopeyas temáticas que indican sentido de 

 
5 Rendtorff, 1993. 
6 Pero puede sostenerse lo contrario: el Dios del pánico y furor corresponde a un nivel 

religioso más primitivo y no a lo más reciente (Klein, 2022). 
7 Ska, 2017. 
8 Van Seters, 2013. 
9 Liverani, 2005; Kayser, 1998; Grabbe, 2007. 
10 Noth, 1972, 1981. 
11 Kirsch, 2000. 



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

75 

transmisión y legado, donde parece ser que cualquier “futuro” solo se podía 

gestar desde un “pasado” legitimador”12. 

 

La exégesis bíblica post-Wellhausen 

Gunkel, autor contemporáneo de Wellhausen, prioriza el género literario, 

la estética y la sensibilidad de los textos y por otro, el impacto sociológico, 

popular de los mismos. Este impacto sociológico es el que termina por 

predominar, creemos, en sus tesis, al afirmar en su estudio de los Salmos 

que los mismos van más allá de Israel, con alcance universal, en cuanto que 

proporcionan cuadros hermenéuticos para la comprensión del hombre13. 

Agreguemos por nuestra parte que de esta manera Gunkel parece 

acercarse a una teoría de los arquetipos, por los cuales los relatos bíblicos 

parecen sintetizar las grandes y estructurantes experiencias de la 

Humanidad14. Por ende, la exégesis que propone Gunkel da un paso más 

adelante que el de Wellhausen, ya que termina por desjuidizar aún más al 

texto bíblico. Entiende que más que “documentos”, hay que hablar de 

relatos yuxtapuestos entre sí, que parecen obedecer más a estilos literarios 

o sagas o al folclore universal, que a cuestiones religiosas o políticas 

concretas y contextualizadas. El Pentateuco, la Biblia pues, no necesita de 

datación alguna: es sincrónica y atemporal…15.  

Por su parte, Von Rad 16, fue el primero en plantear la existencia de un 

“credo” primitivo. Según sus estudios sobre las tradiciones del Pentateuco 

se inclinó por ver en el Hexateuco (Génesis, Éxodo, Levítico, Números, 

Deuteronomio y Josué) la ampliación de la forma final de los “credos 

históricos”, cifrados según él en De 26,5-9; 6,20-23, y Jos 24,2-13. Estas 

pequeñas unidades, contienen elementos fundantes de Israel, es decir, las 

tradiciones sobre los Patriarcas, el Éxodo, el don de la tierra, la alianza del 

Sinaí y la ley, y en el transcurso de los siglos se fueron ampliando y 

enriqueciendo en las celebraciones cultuales (Rendtorff, 1993). Rad supone 

pues que el yahvista es un teólogo que configuró las tradiciones nucleares 

de Israel en la época de Salomón –“el iluminismo salomónico” – que 

 
12 Koehler, Stamm y Baumgartner, 2001. 
13 Schökel y Carniti,1992; Kraus, 1993; Gunkel, 1997; Mielgo, 1985. 
14 Jung, 2003. 
15 Ska, 2015; Sicre Diaz, 2004, 1996. 
16 Von Rad, 1984. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

76 

desembocan en la planificación del Hexateuco. A la luz de esta primacía 

del J frente a otras corrientes teológicas (E y P), éstas ejercen una influencia 

menor en el pensamiento de Von Rad17. 

Se observará que el propio término usado por Von Rad: “histórico” es 

debatible. No es la historia aquí en el sentido de una descripción 

relativamente clara, sino que más bien se trata de historia religiosa, lo que 

parece más adecuado si suponemos que estos credos religiosos legitimaban 

santuarios que en algún momento debieron ser cananeos, para luego ser 

“adoptados” por los hebreos18. 

De esta manera para Von Rad hay una secuencia acumulativa que pasa 
por “estadios”: el credo en conexión con la salida de Egipto y la instalación 

en la tierra prometida; la inserción de la tradición sinaítica; el despliegue de 

los relatos patriarcales; finalmente, la colocación de la historia primera en 

la entrada de todo edificio19. Esta perspectiva positivista no puede atisbar 

que no siempre y necesariamente Pentateuco opera históricamente, es decir 

por acumulación de lo antiguo hacia lo reciente sino por “retroactividad” o 

“aprés coup”, donde es lo reciente (los centros de culto cananeos ahora 

hebraizados), lo que resignifica, amolda y reestructura relatos y los data en 

la antigüedad. 

La necesidad de Von Rad parece ser clara: quiere encontrar un origen y 

un sentido al devenir bíblico. El origen es para él la salida de Egipto, lo que 

se podría entender en términos de pasaje de la esclavitud (la “oscuridad”) a 

la libertad (la “luz”, es decir: el siglo de las luces, el racionalismo, la 

emancipación judía del siglo XVIII y XIX) y el sentido sería un narrador J, 

que daría una secuencia a los relatos yuxtapuestos20. 

Para Martin Noth por su parte es en realidad con el Deuteronomio que 

se establece el comienzo de una obra histórica, que abarcaba desde la 

conquista de Canaán hasta la caída del reino de Judá y el inicio del destierro, 

y en este sentido para Noth esta historia deuteronómica incluye a Josué 

hasta alcanzar a 2 Reyes. De esta manera supone que la versión del 

Deuteronomio sobre la conquista de Canaán suprimió a la que se presenta 

desde Génesis hasta Números. Finalmente, Noth indica que sólo con la 

 
17 Von Rad, 1984. 
18 Rendtorff, 1993. 
19 Ska, 2015. 
20 Bloom y Rosenberg, 1995; Finkelstein y Silberman, 2003. 



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

77 

añadidura del cap. 34 del Deuteronomio, éste se integró en la colección del 

Pentateuco en un momento tardío21.  

Núcleos temáticos como la historia de los patriarcas, la revelación del 

Sinaí, la peregrinación por el desierto, la entrada en la tierra prometida, 

fueron recibiendo su configuración literaria en los santuarios y en las 

celebraciones litúrgicas. Los diseñadores de J, E y P se limitaron a ordenar 

y compilar estos núcleos que se habían sedimentado oralmente en etapas 

anteriores. De cualquier manera, en P, Noth descubre una narración que no 

se limita sólo a yuxtaponer materiales legislativos, sino que inserta relatos 

más recientes22. 

Podría decirse que Noth se ocupa del estadio pre-literario de las 

tradiciones y por eso insiste en “temas” y “materiales narrativos”. Y, sin 

embargo, contradictoriamente, entiende al mismo tiempo que los autores 

de las fuentes fueron individuos, no corporaciones o grupos de escribas. 

Pero, como indica acertadamente Rendtorff 23 : ¿cómo podían ser 

considerados los autores de J y E auténticos autores si ya todo estaba hecho 

antes de que ellos pudiesen ponerse a escribir?  

Por otro lado, se puede agregar otro elemento crítico. Si bien se puede 

concordar que originariamente estamos ante “temas” más que ante 

“historias”, no se entiende por qué es desde los santuarios que estos 

recibieron configuración literaria. Hay aquí un error de juicio, pues se 

supone que la asamblea de Israel escuchaba con devoción relatos bíblicos, 

tal como se describe en Esdras (Nehemías 8:1-12), pero lo más seguro es 

que en estos santuarios estos relatos se transcribieran y actualizaran a través 

de rituales que incluían la danza, la palabra y el movimiento gestual 

sagrado, tal como inferimos de las actividades de los profetas del siglo X y 

IX24. 

Tomando en cuenta, por ejemplo, 2 Reyes 3, 15 (“Mas ahora traedme un 

tañedor. Y mientras el tañedor tocaba, la mano de Yahvé vino sobre 

Eliseo”), podría suponerse que algunas veces las profecías y los relatos 

sagrados se cantaban y tal vez también se danzaban. Lejos estamos pues de 

la imagen de una multitud sobria, seria, pasiva y en actitud de escucha. El 

 
21 Rendtorff, 1993; Noth, 1972. 
22 Sicre, 1996; Noth, 1981. 
23 Rendtorff, 1993. 
24 Houston, 1993. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

78 

movimiento parece ser parte esencial de la antigua religión de Israel, es 

decir, son tan relevantes los gestos, los movimientos como las palabras que 

se enuncian en un proceso de transformación extática25. 

Finalmente, indiquemos que poco o nada se adelanta situando 

obstinadamente el núcleo del Pentateuco sea en J o en E, o en D, como 

indica Noth. El Deuteronomio, como cualquier otra de las fuentes 

consideradas no desea “generosamente” brindar una historia continua de 

Israel. Por el contrario, urgido por circunstancias históricas busca reeditar 

una historia que genere una situación de esperanza ante la posibilidad de 

una reedición del pacto con la Divinidad, centrado ahora en una nueva 
promesa: la presencia de esta Divinidad en el Templo Jerosolimitano26. 

Al igual que Von Rad, Noth nunca se decide a romper con el modelo de 

Wellhausen, que sin embargo elimina a los autores por la instauración de 

fuentes. Sin embargo, al mismo tiempo, anhela encontrar un centro 

unificador, que sitúa en torno al redactor deuteronomista. En otras palabras, 

aunque no sea ni Moisés ni Esdras, un redactor en alguna parte debe haber, 

alguna intención debió existir y por ende en algún lugar debió haber una 

revelación indicando a alguien (¿excepcional?) con un sentido amplio y 

abarcador de la historia del pueblo27.  

La observación del Deuteronomio como una unidad en sí es ciertamente 

válida, pero de ahí a darle el carácter de saga, ya es otra cosa y es además 

desvirtuar su sentido, que era el de consolidar una noción de identidad 

nacional. Por otro lado, es difícil sostener la legitimidad y “popularidad” de 

Deuteronomio si tenemos en cuenta que se promulga en 622 y que Josías, 

su promulgador, muere casi enseguida, en la batalla de Megido, en el 609 

y que además su nieto Joaquim es depuesto en el 597 a.e.c. por 

Nabucodonosor, lo que desmintió los motivos de redención y esperanza que 

intenta transmitir el Deuteronomio28. 

Estos hechos no debían dar mucho prestigio al Deuteronomio y 

ciertamente la fama del Deuteronomio no es más que deuteronómica, valga 

la redundancia, pues como se lee en Jeremías, los hebreos de la época 

atribuían la caída de Judea no al olvido al pacto con la Deidad, sino a su 

 
25 Austin, 1975. 
26 Van Seters, 2013. 
27 Rendtorff, 1992. 
28 Pakkala, 2009. 



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

79 

violación de la fidelidad a Anat, exclamando: “¡Adoremos una vez más a 

la Reina del Cielo como hacían nuestros padres antes de nosotros!” 

(Jeremías 44,16-19). 

De cualquier manera, se puede rescatar la interesante idea de que los 

relatos antiguos debían relacionarse con los lugares de culto consagrados, 

es decir, devuelve su importancia a Guilgal donde se rememoraba la entrada 

en la tierra prometida (De 26:2-3), y a Siquém durante la fiesta de los 

tabernáculos, con la estipulación de la alianza y promulgación de la ley (De 

31:9-13)29. 

Siguiendo con la necesidad de la datación tardía de los documentos, Van 

Seters insiste en datar de forma reciente los documentos del Pentateuco, 

indicando que a su entender las historias legendarias hebreas, como la de 

Abrahán, se nutren de literatura extrabíblica del S. VI a.e.c., es decir, 

durante el destierro. De forma sistemática indica comparaciones con esta 

literatura mediterránea que quita finalmente toda originalidad a los textos 

hebreos30. 

Van Seters insiste en datar en fecha tardía a prácticamente todas las 

tradiciones patriarcales. Todo es exílico o post-exílico, es decir, nada es 

propio o innato, sino extranjerizante. Pero, podríamos ironizar indicando 

que esta obsesión con la literatura comparada es siempre unidireccional: 

son los textos hebreos los que plagian, mientras que babilónicos, egipcios 

y asirios nada tomaron de la cultura hebrea31. 

Para aseverar sus conclusiones toma como modelo las leyes épicas de 

Olrik. Solamente, según Van Seters, los relatos que se conforman con las 

normas escénicas formuladas por Olrik pueden remontar a una tradición 

oral: acción reducida a tres personajes a lo sumo, aunque en escena sólo 

intervienen dos al mismo tiempo; concentración en el personaje principal; 

tensión que sube, llega a su clímax y luego desciende; el final mitiga la 

tensión habida. Según Van Seters sólo Gé 12,10-20 y 16, l-3a. 4:9.1 

cumplen estas condiciones y se pueden remontar a una tradición oral 

verdadera32. 

 
29 Pakkala, 2009. 
30 Van Seters, 2013; Thompson, 1978. 
31 Wilson, 1972; Westerman, 1981; Ska, 2017; Kayser, 1998. 
32 Van Seters, 2013; Sicre Díaz, 2004. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

80 

Así pues, si las tradiciones orales del Pentateuco no se ajustan al modelo 

de Olrik no se pueden denominar tradiciones orales. Por ende, aunque lo 

más sensato sería suponer o que Olrik se equivoca o que el pueblo hebreo 

tiene otro tipo de tradición oral, Van Seters aboga por anular las tradiciones 

orales. ¿El hebreo es entonces un pueblo sin transmisión, un pueblo sin 

documentos escritos, un pueblo que nutre su historia solo con insumos 

extranjeros? 

Anotemos además que Van Seters insiste en que no ha habido fuentes 

independientes. Hay ciertamente estratos literarios diversos, pero estos 

estratos se han ido acumulando unos detrás de otros en el curso del tiempo: 
un estrato antiguo es reinterpretado, reelaborado y completado por el 

siguiente33. Si los duplicados entre J, E, D y P, eran una de las razones 

poderosas para admitir fuentes independientes, Van Seters se empeña por 

indicar que los relatos paralelos no son tales, sino complementos sucesivos 

en el sentido de que el siguiente conoce el texto anterior que reinterpreta y 

reelabora34. 

La idea de Van Seters es que lo judío en definitiva no tiene su propia 

historia, ni tradición oral, ni patriarcas ni transmisión. Lo judío se arma 

desde el exilio, y sus narraciones no son sino un barniz de la cultura 

babilónica-asiria-sumeria y su psicología se explica, por ende, desde la 

psicología del inmigrante exiliado35. 

 

Situación actual de la exégesis bíblica 

Se podría indicar que hasta por lo menos la segunda mitad del siglo XX 

existía cierto consenso en proponer fuentes, relatos o grupos organizados 

de textos, con dataciones relativamente estables. El fin del siglo XX, 

implica el serio cuestionamiento de esta posibilidad, con lo que se corre 

cada vez más hacia adelante la puesta por escrito del texto bíblico, llegando 

incluso hasta el período postexílico. La existencia de J no se cuestiona, pero 

al datarlo en un período exílico o post-exílico se le quita toda relevancia 

como reconstructor histórico. De esta manera Rendtorff entiende que la 

investigación bíblica actualmente está en crisis. El paradigma de 

 
33 Mielgo, 1985. 
34 Van Seters, 2013; De Pury, 1978; Davies, 1981. 
35 Poliakov, 1984, 1986; Ska, 2017. 



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

81 

Wellhausen ya no funciona. Y agrega el autor: no se vislumbra ningún otro 

que pueda reemplazarle36.  

La datación cada vez más tardía de los textos revela en realidad el 

comienzo del “escepticismo” definitivo frente a su credibilidad. Con lo que 

los exégetas inauguran una posición paradojal que parecería indicar un 

“dediquémonos a estudiar los textos bíblicos, con la misma pasión que 

demostramos que para nada son fiables”. Una exégesis pues, que “a priori” 

sabe que pierde el tiempo. Pero esta “desilusión” exegética es cuestionable, 

pues parte del profundo error de entender que las fuentes, relatos o núcleos 

temáticos se organizaban históricamente a través y desde hechos “reales”, 

ignorando supinamente que el concepto de “historia” y “realidad” de los 

hebreos antiguos no podía corresponderse, de forma alguna, a la historia y 

a la realidad desde el canon decimonónico37. 

 

Conclusiones 

Todo estudio prolijo del Pentateuco no puede desdeñar que hay diferentes 

fuentes, J, E, D, P y JEDP, más allá de la época en que se las date, y que 

cada una de ellas refiere a la defensa de intereses en relación a la divinidad, 

templos y santuarios, sacerdotes y levitas, y que además cada una de las 

fuentes ofrece de esta manera indicios que ponen límites a la tentación de 

datarlas exílica o post-exílicamente38. 

En el cuestionamiento de estas fuentes o en su progresiva datación 

tardía, los autores, demuestran cierta dificultad en legitimar cualquier 

antecedencia hebrea o primitiva a lo judío. Teniendo en cuenta los matices 

y aportes de los autores, parecería existir cierto consenso en situar lo 

esencial de la confección y redacción de la literatura del Pentateuco entre 

586 y 530 a.e.c. (es decir en el lapso de los 56 años que va desde la caída 

de Judá hasta el retorno tras el edicto de Ciro). Por ende, ¿las fuentes, las 

tradiciones, las preocupaciones religiosas, los documentos, el conjunto 

documental de los hebreos, puede realmente surgir y redactarse en un 

período tan breve de tiempo? 

 
36 Rendtorff, 1993, 1992. 
37 Moore y Kelle, 2011. 
38 Barton, 1998. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

82 

Obsérvese la temeridad de suponer que de un período de cerca de cinco 

siglos (desde David hasta el exilio babilónica) donde nada estuvo por 

escrito o sostenido por transmisiones orales, se pasa de repente a poner todo 

por escrito. Los hebreos, sumidos en el duelo y en el dolor del desastre 

nacional, ¿aprenden de esta manera y solo de esta manera, lo importante 

que es la memoria escrita? Así sólo, ¿en el lapso de 50 años?39. 

Sin embargo, los autores siguen empeñados en negar estos ciclos o 

fuentes documentales, poniendo el acento en delimitar relatos temáticos 

independientes, que han sido armonizados y unidos tardíamente por 

redactores del J en tiempo del Deuteronomio y P, e incluso posteriormente, 
es decir, en la época exílica o postexílica. Se ha abandonado, además, la 

tesis salomónica40, que abogaba por un autor yahvista responsable de una 

confección estructurada de la historia de Israel desde los inicios hasta la 

entrada en la tierra de las promesas. Esta misma suerte ha corrido la 

corriente teológica E, aunque con peores resultados, negándola incluso 

algunos exegetas. La redacción P recibe mayor énfasis y acogida entre los 

estudiosos del Pentateuco, y la hacen responsable de la redacción final del 

Pentateuco en los inicios de la época persa, correspondiendo a la tendencia 

que ya hemos señalado de desdeñar el peso de lo hebraico ancestral a favor 

de lo judaíta post-exílico41. 

De esta manera los exégetas contemporáneos todo lo discuten y ante 

cualquier posible conjunto documental pre-exílico levantan una sospecha a 

priori. Uno de los puntos capitales de incertidumbre es la cuestión de la 

identidad de Israel. ¿Quiénes eran? ¿Cómo se distinguían de los cananeos? 

¿Qué decir sobre su religión? Se llega a afirmar que algunas inscripciones, 

como la hallada recientemente en el norte de la península del Sinaí, datada 

hacia el año 800 a.e.c., deja fuera de combate todos los testimonios de la 

Biblia sobre la religión de Israel. Así pues, hasta la arqueología se pone a 

disposición de borrar cualquier trazabilidad de una posible herencia 

hebrea42. 

De esta manera, la exégesis actual plantea que es posible escribir una 

historia de Israel sin remitirse a la Biblia hebrea. Punto absurdo, que sin 

 
39 Ska, 2017. 
40 Bloom y Rosenberg, 1995. 
41 Ska, 2001. 
42 Moore y Kelle 2011; Shanks, 1999. 

https://www.amazon.com/-/es/David-Rosenberg/e/B000APEFR4/ref=dp_byline_cont_book_2


ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

83 

embargo, no encuentra resistencias. Israel ya no se relaciona con la Biblia 

y además la Biblia no es sino una mala traducción de culturas que la 

precedieron. Israel nada tiene que aportar y su libro sagrado no es sino una 

colección de escritos dictados por las ansiedades de un exilio de 50 años en 

Babilonia.  

Por otro lado, tenemos una glorificación cada vez mayor del 

Deuteronomio, sin que se advierta que si tuvo algún éxito en su prédica fue 

también tardíamente, y sin que se advierta además que las fuentes no pocas 

veces se entremezclan entre sí. La tendencia a la datación tardía termina por 

tener un efecto no deseado: califica la literatura bíblica de no original. De 

esta manera los textos son devaluados y todo estudio bíblico termina por 

delimitar déficits más que avances de investigación43.  

Los fragmentos son pues los que se acentúan ahora, y cualquier 

unificación se hace cada más tardía, cada vez más retrasada. La exégesis 

bíblica descansa pues en destacar ciclos separados entre sí que parecen 

trasuntar episodios heterogéneos de cómo se va gestando la historia de 

Israel. Sin embargo, no todo son ciclos ni unidades, el Pentateuco tiene 

también una dimensión elíptica que no es tenida en cuenta por estos autores, 

con lo cual además de ciclos, no se pueden ignorar la presencia de elipsis 

transversales. Tentativamente parece ser que hay al menos tres: la 

glorificación davídica, la judaización de Yahveh y el Templo 

Jerosolimitano y la apropiación de la promesa de un retorno como parte de 

una redención44. 

Los exegetas parecen convencidos de que con las fuentes documentales 

comienza la puesta por escrito de los hechos y narraciones del pueblo 

hebreo. Es realmente asombroso que de parte de estos eruditos se ignore 

que existen gran número de libros previos que se han perdido, a pesar de 

que los mismos son mencionados en la Biblia45. Entre ellos figuran: El 

Libro de las guerras de Yahvé, y el Libro de Yashar, relatos épicos de los 

movimientos de los hebreos por el desierto y la invasión de Canaán. Un 

tercer libro, aparentemente describía a Canaán y sus ciudades (Jo 18,9). El 

Libro de las generaciones de Adán (Gé, 5,1) sugiere un relato detallado de 

 
43 Banks, 2006. 
44 Thompson, 1978. 
45 Graves y Patay, 2012. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

84 

las diez primeras generaciones desde Adán hasta Noé. El Libro de Yahvé 

(Is 34,16) parece haber sido a su vez un bestiario mitológico46. 

Señalemos asimismo que la hipótesis documentaria supone tradiciones 

divergentes, que se pueden datar a fechas pre-exílicas determinadas y que 

desde el exilio se intentan yuxtaponer. De esta manera podemos suponer, a 

diferencia de la tendencia exegética, que las diversas tradiciones estaban 

tan legitimadas que no era posible ni suprimirlas ni ignorarlas. A partir de 

allí se puede entender mejor que la actividad post-exílica se centró 

especialmente en proponer una síntesis que en realidad nunca funcionaría 

enteramente como síntesis, en tanto siguieron existiendo contradicciones, 
lagunas y relatos paralelos. El escriba o escribas intervinientes no supieron 

sino yuxtaponer relatos que les impresionaban todos por igual o que les 

parecían tan cargados de un sentido divino que no se podía sino preservar47. 

Teniendo esto en cuenta, jamás hubo una unificación como lo cree 

Wellhausen. Esta unificación es en realidad la necesidad de los exégetas de 

unificar. Creemos suponer que los escribas jamás entendieron que se debía 

unificar de forma radical, a lo sumo se trató de yuxtaponer. La “unión” en 
un solo documento de J, E, D, P. a partir del siglo IV, no surge por 

unificación de textos, sino por la lógica de lo unario: a un solo pueblo, le 

debía corresponder un solo Dios y a un solo Dios le debía corresponder un 
solo Texto.  

Sin embargo, probablemente hay algunos escribas que sí buscan generar 

en el texto perspectivas de sentido. Hay, creemos, por lo menos tres: la 

exaltación davídica, la torpeza de los reyes post-davídicos, un pacto 

“originario” que legitima el dominio sobre otros pueblos cananeos (que se 

busca hacer cada vez más antiguo, comenzando desde David y 

“envejeciendo” hasta el Sinaí y luego más aún hasta Abraham), y 

finalmente la necesidad de la deslegitimación de las diosas y dioses 

cananeos (tarea que fue en realidad la más ardua de todas)48. 

La exégesis bíblica, por otra parte, merece también su propia exégesis. 

Ignora más que lo que incorpora. Tenemos al menos tres grandes 

generaciones de estudios bíblicos franceses, representada por Causse, 

Reuss, Lods, Dussaud, Loisy, Turmel, que es sistemáticamente ignorada 

 
46 Graves y Patay, 2012. 
47 Ska, 2001. 
48 Bloom y Rosenberg, 1995. 



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

85 

por los autores alemanes-escandinavos luteranos. Son autores que escriben 

entre fin del siglo XIX y el comienzo de la segunda guerra mundial, que no 

aparecen mencionados y que están actualmente injustamente olvidados49.  

Lo mismo sucede con los trabajos de Robert Graves, que junto a Rafael 

Patai 50 , hacen aportes relevantes. Graves inaugura toda una línea de 

investigación en estudios bíblicos que ensaya una aproximación 

comparativa con todas las religiones mediterráneas. Pero esta aproximación 

revela no la desvalorización de lo hebreo, sino el complejo juego de 

resignificaciones entre culturas varias, que llegan hasta lo helénico.  

El contexto a considerar no es solo pues histórico y social, es por sobre 

todas las cosas un contexto religioso. La Biblia no debate solo con períodos 

históricos, lo hace también con rasgos pretéritos de la Divinidad, que le 

fastidian y azoran, y a los que busca disimular, tratando de retraducir relatos 

mitológicos primitivos que dejaban perplejos a los escribas (de tal manera, 

que una vez cerrado el canon bíblico, esta ardua tarea de separar la nueva 

Divinidad Trascendental del Yahvé primitivo la seguirá encarando el 

Talmud y el misticismo judío, esta vez importando ideas zoroástricas, 

gnósticas y neoplatónicas)51. 

De esta manera52, el Génesis revela vestigios de relatos acerca de dioses 

y diosas antiguos, disfrazados de hombres, mujeres, ángeles, monstruos o 

demonios. Eva descrita en el Génesis como esposa de Adán, es identificada 

por estos autores con la diosa Heba, esposa del dios de la Tormenta hitita, 

quien cabalgó desnuda en el lomo de un león y, entre los griegos, se 

convirtió en la diosa Here, la novia de Heracles. Lilit, predecesora de Eva, 

ha sido excluida por completo de la Biblia, aunque la recuerda Isaías como 

habitante de las ruinas desoladas. Por ende, hay líneas internas, teológicas, 

míticas e históricas que los escribas tratan de enfrentar y resolver, 

probablemente además en conflicto y/o contacto con las culturas 

circundantes. Pero, poco de esto es tenido en cuenta por la exégesis bíblica. 

Por otra parte, los aportes de Graves-Patay, indican además que un 

estudio serio del Pentateuco, no solo debe extenderse a citas de cultura 

mediterráneas, sino que debe ampliar sus referencias al Talmud, Mishnah, 

 
49 Ska, 2017. 
50 Graves, 2014, 1985; Graves y Patai, 2012. 
51 Scholem, 2012. 
52 Graves y Patay, 2012. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

86 

Midrashim, Targumim, autores cristianos, y libros apócrifos, entre otros 

libros relacionados a religiones antiguas. Nada de esto lo hacen los exégetas 

mencionados. 

Retomemos de cualquier manera algunos puntos que parecen relevantes. 

Las fuentes o documentos o tendencias documentales son un hecho 

imposible de ignorar, en base a los relatos dobles, las yuxtaposiciones y las 

diferentes orientaciones que van tomando cada conjunto de relatos. El 

hecho de que se las date en el siglo VIII a.e.c. o en el período exílico o 

postexílico no cambia el hecho en sí de su existencia y su legitimidad para 

que hayan pasado a ser finalmente parte del canon bíblico. A su vez, parece 
ser que los exégetas piensan que la datación cada vez más tardía de las 

fuentes, desvalorizaría a las mismas o las haría más comprensibles. De 

hecho, sabemos tan poco del siglo VIII a.e.c., como del siglo V a.e.c. 

Estos relatos estaban establecidos en algunos casos a partir de santuarios 

locales. Pero hay otros que revelan un sentido de trascendencia o de unidad, 

que los transforma en emergentes o del eje jerosolimitano o de grandes 

sucesos que impresionaron a los israelitas ya configurados como nación: la 

entronización davídica, el cisma, el destierro babilónico, y el retorno. Estos 

grandes relatos unificadores no tienen porque son contradictorios con la 

existencia de relatos orales que se organizaban ritualmente alrededor de 

santuarios locales, relacionados a figuras semi-divinas, o a acontecimientos 

rituales de trascendencia. Por ejemplo, el santuario de Bethel, íntimamente 

vinculado al sueño iniciático de Jacob53. 

Digamos pues que las historias bíblicas se encaran equivocadamente si 

se quieren tomar como “historias” o “relatos”, (exégesis inaugurada por 

Ska54). No quieren necesariamente contar historias sino verter opiniones y 

brindar ejemplos que legitimen sus opiniones de acuerdo al sujeto, grupo, 

narrativa o tendencia que reformule las anécdotas con las que se trabaja. 

Pero estas contradicciones nunca se enuncian como tales. Hay, por aquí y 

por allá, redactores que intentan pulir errores y disimular divergencias. Lo 

notable es que generalmente no lo logran, lo cual permite la continuación 

de los estudios bíblicos. Toda anécdota probablemente tiene un sentido, 

 
53 Ska, 2017. 
54 Ska, 2017. 



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

87 

pero este no es único o al menos no es homogéneo, pues coexiste con otros 

que lo rebatirán, discutirán o deslegitimarán55. 

Junto al relato que se empeña por ser “único”, tenemos al mismo tiempo 

un palimpsesto de narraciones ligadas por rasgos anecdóticos. A la 

anécdota que ilustra un punto de vista monárquico, continúa la anécdota 

que ilustra un punto de vista anti-monárquico, a la que sigue el punto de 

vista del grupo deuteronomista en su obsesiva denuncia de la observación 

de las prácticas cananeas. No es anarquía ni dispersión, sino más bien el 

hecho de que la Biblia siempre fue el instrumento de opiniones ideológicas-

religiosas diversas. Esta perspectiva no debe confundir ni alertar. Por el 

contrario: la yuxtaposición tan contrastante de relatos no hace sino mejorar 

la comprensión en un punto fundamental: los redactores no pudieron vencer 

la tentación de resignificar los relatos de acuerdo a sus intereses religiosos, 

tanto como ninguno tuvo el poder suficiente como para imponerse como 

EL relato único, censurando a los demás56. 

¿Esto quiere decir que no hay hechos neutros, datos duros, que no 

remitan a ninguna tendencia ideológica? La respuesta es sí, pero alcanzar 

los mismos requiere un abordaje complejizante, sin prejuicios ideológicos 

y con la capacidad de separar el “grano de la paja”. Todo relato bíblico 

puede indicar un mensaje central y mensajes secundarios. No todos 

necesariamente tienen el mismo pie de igualdad. Por ejemplo, el mensaje 

principal de Jueces es: Yahvé no es Baal y por ende ir atrás de los Ba’ales 

acarrea desgracias, infortunios y opresiones. Solo Yahvé permite la 

libertad. Ese es el mensaje principal. No hay aquí principio moral o 

monoteísta ninguno57. 

Si para adorar a Yahvé hay que sacrificar hijos, asesinar hermanos o 

masacrar poblaciones, eso está fuera de cuestión. La rivalidad fraternal 

sempiterna entre Baal y Yahvé se traslada a una supuesta rivalidad 

sempiterna entre Israel y los pueblos aledaños: ammonitas, moabitas, 

filisteos. Por supuesto no es así, tenemos al libro de Ruth, que indica 

justamente lo contrario. No había rivalidad violenta, sino más bien 

 
55 Sicre Díaz, 2004, 1996. 
56 Sicre Díaz, 2004. 
57 Blenkinsopp, 1999. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

88 

convivencia y sincretismo, una “pax romana” religiosa, que los redactores 

posteriores encontraron ofensiva e inadmisible. 

De hecho, y sin quererlo, lo que más se percibe es la rivalidad entre las 

“tribus”, que aparecen más bien como clanes o familias circunscriptas a un 

territorio. Perder el territorio era perder la protección del Baal-Yahvé local 

y parece que eso era catastrófico. Tenemos ahí el relato de Dan y los 

Benjaminitas (Jueces, 20). Esta entrañable relación con el territorio, a 

nuestro entender, señala claramente la ficción del relato de las 12 tribus que 

llegaron desde Egipto (este relato es en realidad el relato de las tribus que 

volverían del exilio babilónico) e indica el origen autóctono de los clanes 
llamados con el tiempo israelitas, cuando decidieron erigir un antepasado 

epónimo, Jacob, un héroe que en el acto de vencer a la deidad (¿en el relato 

original sería quizás el triunfo de Yahvé sobre Baal?) pasa a llamarse 

“Israel”58. 

Por supuesto el relato de las desconfianzas y enfrentamientos entre los 

clanes está exagerado y al servicio de uno de los otros propósitos de Jueces: 

indicar que era necesario y pertinente el acceso a la monarquía, a la davídica 

y de Judá, habría que aclarar mejor. Pero el texto de fondo revelando 

paranoias varias no parece ser del todo errado. Por supuesto, un redactor 

exílico y post-exílico y eminentemente sacerdotal, a su vez cuando puede 

introduce elementos antimonárquicos y así las figuras de los Jueces es 

censurable, siendo todos más o menos, figuras del exceso y la locura que 

replican la historia ficticia y antimonárquica de Saúl59. 

Hay otra dimensión que increíblemente los estudiosos han ignorado y es 

que el Pentateuco es también memoria histórica ancestral. Se “recuerda” un 

pasado mítico y ritual que con los siglos fue perdiendo sentido y coherencia. 

Se resignifica cuando puede, o simplemente deja testimonio en otros casos. 

Tenemos así a Samgar hijo de Anath (en sus orígenes probablemente un 

semi-dios hijo de una Diosa Madre Hitita); al del ritual de la hija de Jefté y 

sus amigas (que recuerda el éxtasis tal vez orgiástico antes del sacrificio 

expiatorio), y los testimonios de héroes, cultos y rituales politeístas 

antiquísimos y ya incomprensibles a partir del siglo VII o IX a.e.c.60. 

 
58 Blenkinsopp, 1998. 
59 Halpern, 2001. 
60 Finkelstein y Silverman, 2003; Levenson, 2021; Christine, 2012. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Christine_Hayes


ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

89 

Por otra parte, y consciente de que soy parcial en esta observación, no 

puedo sino relacionar la dificultad que revelan estos autores para tomar el 

texto bíblico en serio, con todas sus consecuencias y complejidades, con 

cierta actitud de desvalorización hacia la cultura hebrea y tal vez hasta de 

un antisemitismo cultural que se sedimenta desde Wellhausen en adelante61. 

De esta manera, los exégetas terminan por saber más y mejor que los 

propios redactores, lo que ellos quisieron o intentaron decir, imponiendo su 

propia palabra y su propia versión de la Biblia y el Pentateuco. 

Si el contexto ideológico de la exégesis del siglo XIX y XX supone que 

la ley es posterior a los antiguos hebreos, se introduce aquí una visión 

rousseauniana del salvaje puro, encarnados en los antiguos hebreos y su 

“libertad” nómade (las supuestas fuentes originarias), contrapuestos al 

judaísmo y su Dios correspondiente. D y P serían algo así como la 

instauración del estado (teológico en este caso) del hegelianismo dialéctico. 

Se puede inferir pues que el judaísmo es un “yugo” que mantiene esclavos 

a los antiguos hebreos, frente a lo cual surge la denuncia de este producto 

cultural artificial y esclavizante. Se trata pues de forma subrepticia de un 

reclamo a “abandonar” la ley judaica, y asimilarse a la ley del Estado de la 

modernidad. Wellhausen propone pues un programa ideológico destinado 

a tener éxito: qué hacer con los judíos en términos de convencerlos de 

abandonar su judaísmo. 

De esta manera, parece difícil encontrar en el campo exegético un autor 

de la altura, por ejemplo, de Gerschom Scholem 62 y lo que éste representó 

para el desarrollo de los estudios de la mística judía. Un gran erudito capaz 

de delinear los grandes trazos, las tendencias, las explicaciones pertinentes 

al texto bíblico.  

No pocas veces parecería que los exégetas se ciegan alrededor del 

análisis de pocas variables o están demasiado preocupados en criticar o en 

seguir a Wellhausen o están obcecados en la primacía que dan al debate 

hebreo versus judío, pre-exílico versus exílico versus postexílico, debate 

que parece muy pobre, por todo lo que excluye y por todo lo que implica 

en términos de confusión y prejuicio.  

 
61 Levinson, 2008. 
62 Scholem, 2012. 



ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

90 

En este punto, donde parece que todo está ya debatido, es que quizás 

hay que comenzar justamente a investigar. 

 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

ÁLVAREZ BARREDO, M. (2019), A vueltas con la redacción del Pentateuco 

y el escrito deuteronomístico. Carthaginensia, 35, 67, 81-128.  

AUSTIN, J. L. (1975), How to Do Things with Words. Oxford: Clarendon 
Press. 

BANKS, D. (2006), Writing The History Of Israel. Continuum   

International Publishing Group. 

BARTON, J. (1986), Oracles of God. Perceptions of Ancient Prophecy 

in Israel after the Exile, Londres: Darton, Longman and Todd. 
BLENKINSOPP, J. (1999), Dos siglos de investigación sobre el Pentateuco. 

Los comienzos de la Investigación crítica. En: Blenkinsopp, J. (Ed) El 
Pentateuco. Introducción a los cinco primeros libros de la Biblia (11-

35). Navarra: Verbo Divino.  

BLENKINSOPP, J. (1998), The Judaean Priesthood during the Neo-Babylonian 

and Achaemenid Periods: A Hypothetical Reconstruction. The Catholic 

Biblical Quarterly, 60, 1, 25-43. 

BLOOM, H.- ROSENBERG, D. (1995), El Libro de J. Buenos Aires: 

Ediciones Interzona. 

CHRISTINE, H. (2012), The Modern Critical Study of the Bible. 

Introduction to the Bible. The Open Yale Courses Series. New  Haven 

and London: Yale University Press 

DAVIES, E. W. (1981), Prophecy and Ethics: Isaiah and the Ethical    

Traditions of Israel. Sheffield: JSOT Press. 

DE PURY, A. (1978), Recensión de las obras de Thompson y J. van Seters.   

          Revue Biblique, 85, 589-618. 

FINKELSTEIN, I. - SILBERMAN, N. A. (2003), La Biblia desenterrada.    

         Una nueva visión arqueológica del antiguo Israel y de los orígenes  

         de sus textos sagrados. Madrid: Siglo XXI. 
GRABBE, L. (2007), Ancient Israel, What Do We Know and How Do We  

Know It? Nueva York: T&T Clark. 

https://books.google.com/books?id=6hnrpeC2KNAC
https://en.wikipedia.org/wiki/Christine_Hayes
https://en.wikipedia.org/wiki/London
https://en.wikipedia.org/wiki/Yale_University_Press


ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

91 

GRAVES, R. (2014), La Diosa Blanca. Madrid: Alianza. 

GRAVES, R. (1985), Los mitos griegos. Tomo 1 y 2 Madrid: Alianza. 

GRAVES, R.- PATAI, R. (2012), Los mitos hebreos. Barcelona: Gredos. 

GUNKEL, H. (1997), Genesis: Translated and Explained. Macon, GA: 

Mercer University Press. 

HALPERN, B. (2001), David’s Secret Demons, Messiah Murderer Traitor  

King, Review of Biblical Literature. 

HOUSTON, W. (1993), What Did the Prophets Think They Were Doing?  

Speech Acts and Prophetic Discourse in the Old Testament. Biblical 

Interpretation 1, 2, 167-188. 

JUNG, C. G. (2003), Los Arquetipos y lo inconsciente colectivo. Madrid: 

Trotta. 

KAYSER, W. (1998), A history of Israel. From the Bronze age through the 
Jewish wars. Indiana: Broadman & Holman. 

KIRSCH, J. (2000), King David, The Real life of the Man who Ruled Israel 

New York: Ballantine. 

KOEHLER, L. H. - STAMM, J.J. - BAUMGARTNER, W. (2001), The Hebrew 

and Aramaic Lexicon of the Old Testament. Study Edition. Leiden: Brill. 
KLEIN, A. (2022), El ominoso incidente de Éxodo 4: 24-26. ¿Cuál era el 

destino de Moisés? ¿Quién era Zipora? Carthaginensia. 38, 74, 369-

390. 

KRAUS, H. J. (1993), Los Salmos. Salmos 1-59. Salamanca: Sígueme. 

LEVENSON, A. (2021), Was the Documentary Hypothesis Tainted by   

Wellhausen´s Antisemitism? [consultado 23/12/2025].                

LEVINSON, B. M. (2008), Reading the Bible in Nazi Germany: Gerhard 

Von Rad’s Attempt to Reclaim the Old Testament for the Church A 

Journal of Bible and Theology, 62, 238-254. 

LIVERANI, M. (2005), Más allá de la Biblia. Historia Antigua de Israel. 
Barcelona: Crítica. 

MIELGO, C. (1985), Estudios recientes sobre la composición del 

Pentateuco. Estudio agustiniano. Revista del Estudio Teológico 

Agustiniano de Valladolid, 20,1, 63-78. 

MOORE, M. B. - KELLE, B. E. (2011), Biblical History and Israel's Past. 
Michigan: Eerdmans. 

https://books.google.com/books?id=-ZtH3hbGITkC
https://www.thetorah.com/article/was-the-documentary-hypothesis-tainted-by-wellhausens-antisemitism
https://www.thetorah.com/article/was-the-documentary-hypothesis-tainted-by-wellhausens-antisemitism
https://books.google.com/books?id=Qjkz_8EMoaUC


ALEJANDRO KLEIN 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

92 

NOTH, M. (1981), The Deuteronomistic History. Journal for the study o the 

Old Testament. Supplement series. Vol. 15. University of   Sheffield: 

Dept. of Biblical Studies. 

NOTH, M. (1972), A History of Pentateuchal Traditions. Englewood Cliffs, 

NJ: Prentice-Hall.  

PAKKALA, J. (2009), The Date of Oldest Edition of 

DeuteronomyZeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft, 121,3, 

388- 401. 

POLIAKOV, L. (1986), De Cristo a los judíos de las cortes. Barcelona: 

El Aleph. 
POLIAKOV, L. (1984), Historia del Antisemitismo. El siglo de las Luces.  

Barcelona: Muchnik editores. 

RENDTORFF, R. (1993), The Paradigm is Changing: Hopes and Fears. 

Biblical Interpretation 1, 34-53. 

RENDTORFF, R. (1992), The problem of the process of transmission in the 

Pentateuch. The Journal of Theological Studies, 43, 1, 142-145. 

SCHÖKEL, L. A.- CARNITI, C. (1992), Salmos I (Salmos 1-72). Navarra: 

Editorial Verbo Divino. 

SCHOLEM, G. (2012), Las grandes tendencias de la mística judía. Madrid: 

Siruela. 

SHANKS, H. (1999), Ancient Israel: From Abraham to the Roman  

Destruction of the Temple. Londres: Pearson. 
SICRE DIAZ, J. L. (2004), La investigación sobre el Pentateuco. En: Sicre 

Diaz, J. L. (Ed.) El Pentateuco. Introducción y textos selectos (39-54). 

Buenos Aires: San Benito. 

SICRE DIAZ, J. L. (1996), La investigación sobre la historia 

deuteronomística. Desde M. Noth a nuestros días. Estudios bíblicos, 54, 

1-4, 361-415. 

SKA, J. L. (2017), Compendio del Antiguo Testamento. Introducción, 
temas y lecturas. Navarra: Verbo Divino. 

SKA, J. L (2015), El Pentateuco: un filón inagotable. Problemas de 

composición y de interpretación. Aspectos literarios y teológicos.  
Navarra: Editorial Verbo Divino. 

SKA, J.-L. (2001), La exégesis de Pentateuco. Historia de la investigación 
desde la antigüedad hasta 1970. En: Ska, J.-L (Ed.) Introducción a  la 



ESTADO ACTUAL DE LOS ESTUDIOS BÍBLICOS PREJUICIOS: 

CONFUSIÓN Y ANTISEMITISMO 

 

 

DAROM, Revista de Estudios Judíos. eISSN 2659-8272. Núm. 7. Vol. 1. (2025). 71-93. 

 

93 

lectura del Pentateuco. Claves para la interpretación de los cinco 

primeros libros de la Biblia (145-174) Navarra: Verbo Divino. 

THOMPSON, T. L. (1978), A new Attempt to date the Patriarchal Narratives. 

Journal of the American Oriental society. 98, 76-84. 

VAN SETERS, J. (2013), The Yahwist: A Historian of Israelite Origins. 

Penn State: University Press. 

VON RAD, G. (1984), The Problem of the Hexateuch and other essays 

Michigan: Universidad de Michigan. 

WELLHAUSEN, J. (2008), Prolegomena to the History of Ancient Israel. 
Londres: Forgotten Books. 

WILSON, R. R. (1972), Genealogy and History in the Old Testament. A 

history of the Form and Function of the Old Testament Genealogies in 
their Near Eastern Context. Yale: Yale University. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	DAVIES, E. W. (1981), Prophecy and Ethics: Isaiah and the Ethical    Traditions of Israel. Sheffield: JSOT Press.
	GUNKEL, H. (1997), Genesis: Translated and Explained. Macon, GA: Mercer University Press.
	JUNG, C. G. (2003), Los Arquetipos y lo inconsciente colectivo. Madrid: Trotta.
	SCHOLEM, G. (2012), Las grandes tendencias de la mística judía. Madrid: Siruela.
	SKA, J. L (2015), El Pentateuco: un filón inagotable. Problemas de composición y de interpretación. Aspectos literarios y teológicos.  Navarra: Editorial Verbo Divino.

	VON RAD, G. (1984), The Problem of the Hexateuch and other essays Michigan: Universidad de Michigan.
	WELLHAUSEN, J. (2008), Prolegomena to the History of Ancient Israel. Londres: Forgotten Books.

